
http://journal.umpalangkaraya.ac.id/index.php/anterior  

 

 

 

DAKWAH KULTURAL DI BUMI MELAYU: 

MODAL SOSIAL GERAKAN PEMUDA ANSOR RIAU DALAM MELESTARIKAN 

TRADISI SHALAWATAN 

 

Cultural Da’wah in Malay Land: Social Capital of the Gerakan Pemuda Ansor Riau in 

Preserving the Shalawatan Tradition 

 
 

Adrian Firman Rokandi 1* 

Yusmar Yusuf2 

T. Romi Marnelly3 

*1 Universitas Riau, Pekanbaru, Riau, 

Indonesia 

2 Universitas Riau, Pekanbaru, Riau, 

Indonesia 

3 Universitas Riau, Pekanbaru, Riau, 

Indonesia 

 

 

 

 

 

 

 

*email: 

adrianfirmanrokandi@gmail.com 

 Abstrak 

Tradisi shalawatan menjadi salah satu wujud ekspresi keagamaan dan identitas kultural 

warga Nahdlatul Ulama yang tetap bertahan di tengah perubahan sosial modern. 

Penelitian ini mengkaji peranan modal sosial dalam mempertahankan tradisi 

shalawatan yang digerakkan oleh Gerakan Pemuda Ansor di Provinsi Riau. Kajian ini 

menyoroti tiga aspek utama modal sosial, yakni kepercayaan, jaringan sosial, dan 

norma sosial beserta strategi penguatannya. Penelitian dilakukan dengan pendekatan 

kualitatif melalui teknik purposive sampling terhadap 20 informan yang meliputi 

pimpinan wilayah GP Ansor, tokoh ulama penyelenggara shalawatan, pengelola 

pesantren, jamaah tetap, serta pimpinan cabang di Kabupaten Siak dan Pelalawan. Data 

dikumpulkan melalui observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi, kemudian 

dianalisis menggunakan kerangka konseptual modal sosial yang dikembangkan oleh 

Putnam, Coleman, dan Fukuyama. Temuan menunjukkan bahwa unsur kepercayaan 

menjadi modal sosial paling kuat dalam menopang kegiatan shalawatan, tercermin dari 

integritas para tokoh, keterbukaan pengelolaan dana, serta konsistensi pelayanan 
spiritual yang bebas dari kepentingan politik praktis. Penguatan modal sosial 

diwujudkan melalui empat langkah utama: menjaga kepercayaan melalui kepemimpinan 

konsisten dan transparan, memperluas jaringan sosial dengan pendekatan inklusif, 

memperkuat norma melalui integrasi pendidikan keislaman, dan menerapkan sistem 

gotong royong berbasis partisipasi kolektif. Perkembangan tradisi shalawatan turut 

ditopang oleh figur kiai karismatik dan dukungan struktural NU, meskipun masih 

menghadapi kendala berupa resistensi sebagian masyarakat dan keterbatasan kapasitas 

manajerial. Penelitian ini menegaskan bahwa interaksi antara kepercayaan, jaringan, 

dan norma mampu menciptakan tindakan kolektif yang efektif dalam menjaga tradisi 

keagamaan di era modern. 

Kata Kunci: 

Modal sosial,  

Shalawatan, 
GP Ansor, 

Nahdlatul Ulama, 

Tradisi keagamaan, 

 

 

Keywords: 

Social Capital, 

Shalawatan, 

GP Ansor, 

Nahdlatul Ulama, 

Religious Tradition 

 

 

  

Abstract 

The shalawatan tradition represents a vital form of religious expression and cultural identity 
within Nahdlatul Ulama that continues to thrive amid modern social change. This study 

explores how social capital contributes to sustaining the shalawatan tradition organized by 

the Gerakan Pemuda Ansor (Ansor Youth Movement) in Riau Province. It focuses on three 

main dimensions of social capital. Trust, social networks, and social norms. Along with 

strategies to strengthen them. Using a qualitative approach, data were collected through 

observation, in-depth interviews, and documentation from 20 informants: the regional GP 

Ansor leader, kyai figures, pesantren networks, regular congregants, and local branch heads 

in Siak and Pelalawan. The analysis employed the social capital frameworks of Putnam, 

Coleman, and Fukuyama. The findings show that trust is the most dominant social capital, 

reflected in the integrity of leaders, financial transparency, and consistent spiritual service 

free from political interests. Strengthening social capital is achieved through maintaining 

trustworthy leadership, expanding inclusive networks, integrating Islamic education into 

activities, and promoting collective participation through mutual assistance. The continuity of 

shalawatan is also supported by charismatic kyai and institutional backing from Nahdlatul 

Ulama, though challenges persist in community resistance and limited managerial capacity. 

This study highlights that the interplay among trust, networks, and norms generates effective 

collective action, ensuring the resilience of religious traditions amid modernization. 

 

©2026 The Authors. Published by Institute for Research and Community Services Universitas Muhammadiyah 

Palangkaraya. This is Open Access article under the CC-BY-SA License (http://creativecommons.org/licenses/by-
sa/4.0/). 

 

 

http://journal.umpalangkaraya.ac.id/index.php/anterior
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0


Adrian Firman Rokandi, Yusmar Yusuf dan T. Romi Marnelly.Dakwah Kultural di Bumi Melayu:Modal 

Sosial Gerakan Pemuda Ansor Riau Dalam Melestarikan Tradisi Shalawatan 

 

59 

 

PENDAHULUAN 
Tradisi shalawatan merupakan salah satu bentuk praktik keagamaan yang berakar kuat dalam kebudayaan 

Nahdlatul Ulama (NU) dan komunitas Muslim Nusantara. Sebagai praktik liturgi kolektif yang menggabungkan pembacaan 

shalawat dengan iringan musik rebana atau hadrah, shalawatan berfungsi tidak hanya sebagai ekspresi spiritual tetapi juga 

sebagai sarana sosial untuk memperkuat solidaritas komunitas, transfer nilai keagamaan, dan penguatan identitas lokal 

(Rokhim, 2020; Mufidah, 2021). Fenomena keberlanjutan praktik shalawatan di banyak wilayah Indonesia, termasuk 

Provinsi Riau, menarik perhatian peneliti sosial karena praktik ini mampu bertahan dan beradaptasi terhadap arus 

modernisasi, urbanisasi, dan penetrasi budaya populer. 

Dalam perspektif teori modal sosial, praktik-praktik keagamaan kolektif seperti shalawatan dapat dipahami sebagai 

wadah produksi dan reproduksi modal sosial, tempat terbangunnya kepercayaan, norma bersama, dan jaringan sosial 

yang memfasilitasi tindakan kolektif. Putnam (2000) menekankan bahwa modal sosial yang terkandung dalam norma-

norma, jaringan, dan kepercayaan memperkuat kapasitas masyarakat untuk bekerja sama demi kepentingan bersama. 

Coleman (1990) menambahkan bahwa modal sosial berfungsi sebagai 'mekanisme' yang memfasilitasi tindakan 

kolektif melalui regulasi sosial internal. Dalam konteks organisasi keagamaan, Fukuyama (1999) menegaskan pentingnya 

trust dan norma untuk menjaga kontinuitas kebiasaan kolektif. Kajian-kajian terbaru juga menunjukkan bagaimana modal 

sosial keagamaan dapat menjadi sumber daya penting untuk pembangunan sosial lokal, toleransi beragama, dan ketahanan 

komunitas di masa krisis (Conley, 2022; Alemayehu, 2023). 

Gerakan Pemuda Ansor (GP Ansor) sebagai badan otonom Nahdlatul Ulama memiliki peran penting dalam praktik 

pelestarian tradisi keagamaan, termasuk shalawatan. Di Provinsi Riau, PW GP Ansor aktif menyelenggarakan majelis 

shalawat, pelatihan seni rebana, dan kegiatan pengajian yang merangkul berbagai lapisan masyarakat; model pelaksanaan 

ini menunjukkan cara organisasi berbasis komunitas mengelola dan mereproduksi modal sosial keagamaan (Suryadi, 2023; 

Rijalul Ansor documentation). Studi-studi lokal menunjukkan bahwa keterlibatan organisasi seperti GP Ansor mampu 

menarik partisipasi masyarakat melalui pendekatan yang mengkombinasikan religiusitas dan kebudayaan lokal (Rokhim, 

2020). 

Latar belakang penelitian ini berangkat dari observasi empiris bahwa, meskipun mengalami tekanan modernisasi, 

tradisi shalawatan di Riau tetap eksis dan bahkan menunjukkan ekspansi jaringan partisipan. Faktor-faktor yang diduga 

berkontribusi mencakup: (1) legitimasi kepemimpinan lokal yang dipercaya oleh jamaah, (2) jaringan kolaboratif antar 

pesantren, ormas, dan pemangku kepentingan lokal, serta (3) norma-norma keagamaan yang menjaga orientasi non-

politik kegiatan. 

Ketiga faktor tersebut merupakan manifestasi modal sosial yang berperan dalam memfasilitasi mobilisasi sosial 

dan kemandirian organisasi dalam penyelenggaraan ritual keagamaan. Penelitian-penelitian terdahulu di Indonesia juga 

menegaskan bahwa modal sosial agama dapat menjadi modal penting untuk penguatan nilai-nilai moderasi beragama dan 

pembangunan sosial (Noorbani, 2022; Junaidi, 2023). 

Berdasarkan observasi awal dan kajian pustaka, penelitian ini dirumuskan dengan tujuan sebagai berikut: (1) 

Mengidentifikasi bentuk-bentuk modal sosial yang dimiliki oleh PW GP Ansor Provinsi Riau dalam upaya meningkatkan 

dan melestarikan tradisi shalawatan; (2) Menjelaskan strategi penguatan modal sosial yang diterapkan oleh organisasi 

sehingga praktik shalawatan dapat berkelanjutan; dan (3) Menilai implikasi sosial dari pelestarian tradisi ini terhadap kohesi 

sosial dan moderasi keagamaan di tingkat lokal. Tujuan-tujuan ini dirumuskan agar penelitian tidak hanya menambah 

khazanah akademik tetapi juga memberikan rekomendasi praktis bagi pelaku organisasi dan pemangku kebijakan lokal. 

Posisi penelitian ini dalam konteks kajian terdahulu terletak pada upayanya mengisi kekosongan penelitian yang 

mengaitkan teori modal sosial dengan dinamika organisasi keagamaan di tingkat lokal. Penelitian ini bersifat empiris dan 

mengintegrasikan pendekatan sosiologis terhadap konsep modal sosial dengan studi kasus organisasi keagamaan, sehingga 

memberikan pemahaman yang lebih kontekstual mengenai penerapan modal sosial dalam praktik keagamaan masyarakat. 

Beberapa penelitian sebelumnya telah membahas modal sosial dalam konteks pembangunan lokal dan organisasi 

keagamaan, misalnya kajian tentang nilai agama dan kebijaksanaan lokal sebagai modal sosial dalam pembangunan 

masyarakat (Noorbani, 2022) dan penelitian mengenai peran organisasi keagamaan dalam penguatan tradisi Islam 

Nusantara (Rohimah, 2020). 

Namun, studi yang secara khusus memfokuskan pada modal sosial pimpinan wilayah GP Ansor dalam konteks 

pelestarian tradisi shalawatan di Riau masih sangat terbatas. Oleh karena itu, penelitian ini mengisi gap tersebut dengan 

menyajikan analisis yang lebih mendalam mengenai interaksi antara kepemimpinan organisasi, jaringan pesantren, dan 

norma-norma keagamaan lokal dalam konteks Riau. 

Kebaruan penelitian ini (novelty) terletak pada beberapa aspek. Pertama, fokus empiris pada level Pimpinan Wilayah 

(PW) GP Ansor di Provinsi Riau, sebuah level organisasi yang seringkali kurang mendapat sorotan akademik dibandingkan 

studi di tingkat pusat atau tingkat ranting. Kedua, pendekatan yang mengintegrasikan analisis dimensi modal sosial klasik 

(trust, networks, norms) dengan praktik kebudayaan shalawatan sebagai wujud dakwah kultural. Ketiga, penekanan pada 

strategi organisasi untuk mempertahankan kemandirian finansial dan sosial melalui mekanisme donatur tetap, sistem 

gotong royong, serta pemanfaatan platform digital untuk memperluas jaringan partisipasi. Temuan yang diharapkan akan 

memberi kontribusi bagi literatur tentang modal sosial keagamaan dan praktik pelestarian tradisi di era digital. 



Anterior Jurnal, Volume 25 Issue I, Januari 2026, Page 58 – 65                                   p-ISSN: 1412-1395; e-ISSN: 2355-3529 

 

60 
 

Sedikit landasan teori yang relevan secara langsung dengan isi penelitian ini meliputi konsep modal sosial Putnam 

(2000) yang membedakan bonding dan bridging social capital, kemudian konsep Coleman (1990) tentang modal sosial 

sebagai fasilitas untuk tindakan kolektif; serta konsep Fukuyama (1999) yang menekankan peran trust dalam memperkuat 

organisasional dan budaya kolektif. 

Penelitian-penelitian mutakhir menambahkan nuansa bahwa modal sosial agama berpotensi menjadi sumber daya 

adaptif dalam situasi krisis dan perubahan sosial (Conley, 2022; Alemayehu, 2023). Dengan mempertemukan teori-teori 

ini dengan konteks lokal GP Ansor Riau, penelitian ini berupaya menawarkan pemahaman empiris yang kaya mengenai 

bagaimana modal sosial beroperasi dalam pelestarian tradisi keagamaan. 

Batasan penelitian ini perlu ditegaskan bahwa penelitian bersifat kualitatif dengan purposive sampling sehingga tidak 

mengklaim keterwakilan statistik populasi, data sebagian besar diperoleh dari informan kunci dan dokumen organisasi 

sehingga interpretasi temuan perlu dipandang sebagai analisis mendalam pada kasus spesifik. Namun demikian, temuan 

penelitian diharapkan memiliki relevansi teoretis dan praktis yang dapat menjadi bahan pertimbangan untuk studi 

komparatif di wilayah lain. 

 

METODOLOGI 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan deskriptif-eksploratif. Pendekatan ini dipilih 

karena memungkinkan peneliti memahami dan menggambarkan secara mendalam praktik dakwah kultural yang dijalankan 

Gerakan Pemuda Ansor (GP Ansor) Riau dalam melestarikan tradisi shalawatan. Pendekatan kualitatif memberikan ruang 

bagi peneliti untuk menangkap makna, pengalaman sosial, nilai-nilai budaya (Miles & Huberman, 2014), serta dinamika 

modal sosial yang terbentuk di dalam interaksi para pelaku shalawatan, sehingga realitas yang kompleks dapat dipahami 

secara utuh dalam konteks ke-Melayu-an di Riau. 

Pemilihan informan dalam penelitian ini dilakukan dengan teknik purposive sampling, yaitu teknik pemilihan 

informan secara sengaja berdasarkan pertimbangan kompetensi, relevansi, serta keterlibatan langsung dengan fenomena 

yang diteliti. Total informan berjumlah 20 orang, terdiri atas: (1) Pimpinan Wilayah GP Ansor Riau, (2) tokoh ulama 

penyelenggara shalawatan, (3) pengelola pesantren, (4) jamaah tetap shalawatan, serta (5) Pimpinan Cabang GP Ansor di 

Kabupaten Siak dan Pelalawan. Kategori informan tersebut dipilih karena masing-masing memiliki pengetahuan substantif 

dan pengalaman empiris yang penting untuk menggambarkan bagaimana modal sosial bekerja dalam program dakwah 

kultural GP Ansor dan bagaimana tradisi shalawatan dipertahankan serta direproduksi dalam kehidupan keagamaan 

masyarakat Melayu. 

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama, yaitu observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi. 

Observasi dilakukan pada kegiatan shalawatan, pengajian, dan aktivitas dakwah kultural lainnya untuk memahami pola 

interaksi, praktik budaya, serta simbol-simbol keagamaan yang berkembang dalam komunitas. Wawancara mendalam 

dilakukan secara semi-terstruktur kepada seluruh informan guna menggali pandangan, pengalaman, dan strategi yang 

mereka jalankan dalam upaya pelestarian tradisi shalawatan. Sementara itu, teknik dokumentasi digunakan untuk 

memperoleh data dari arsip organisasi, foto kegiatan, laporan program, serta dokumen pendukung lainnya yang berfungsi 

memperkuat dan memvalidasi temuan lapangan. 

Analisis data dilakukan secara interaktif melalui tahapan reduksi data, penyajian data, serta penarikan kesimpulan 

dan verifikasi. Pada tahap reduksi data, peneliti menyeleksi, mengelompokkan, dan menyederhanakan data sesuai fokus 

penelitian. Tahap penyajian data dilakukan dengan menyusun informasi dalam bentuk narasi deskriptif dan matriks tematik 

agar hubungan antar kategori dapat terlihat secara jelas. Kesimpulan kemudian ditarik secara bertahap dan diverifikasi 

melalui pemeriksaan ulang data hingga diperoleh temuan yang konsisten dan dapat dipertanggungjawabkan. 

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menggunakan teknik triangulasi, terutama triangulasi sumber dan 

triangulasi metode. Triangulasi sumber dilakukan dengan membandingkan informasi yang diberikan oleh berbagai kategori 

informan, sedangkan triangulasi metode dilakukan dengan memadukan hasil observasi, wawancara, dan dokumentasi. 

Teknik ini digunakan untuk memastikan bahwa data yang diperoleh memiliki tingkat kredibilitas yang tinggi dan dapat 

dipertanggungjawabkan. 

Seluruh proses analisis memanfaatkan kerangka konseptual modal sosial sebagaimana yang dikembangkan oleh 

Putnam, Coleman, dan Fukuyama. Kerangka ini digunakan untuk menelaah aspek jaringan sosial, norma dan nilai, 

kepercayaan, serta bentuk-bentuk kerja sama yang muncul di lingkungan GP Ansor Riau. Penggunaan kerangka tersebut 

membantu peneliti memahami bagaimana modal sosial menjadi sumber daya kultural yang memperkuat praktik dakwah 

dan mendukung keberlanjutan tradisi shalawatan di tengah masyarakat Melayu Riau. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Kegiatan yang dilaksanakan oleh Pimpinan Wilayah Gerakan Pemuda Ansor (PW GP Ansor) Provinsi Riau 

berfokus pada pelestarian tradisi shalawatan sebagai instrumen dakwah kultural dan sarana penguatan modal sosial 

komunitas Nahdlatul Ulama. Kegiatan ini biasanya melibatkan berbagai unsur, antara lain kader GP Ansor, kelompok 

rebana, tokoh masyarakat, serta santri dari pondok pesantren di bawah binaan NU. Tujuannya bukan hanya menjaga 

kesinambungan tradisi keagamaan, tetapi juga membangun jejaring sosial dan kepercayaan antaranggota masyarakat. 

Dalam konteks teori modal sosial, kegiatan shalawatan dipahami sebagai wadah reproduksi trust (kepercayaan), 

networks (jaringan sosial), dan norms (nilai-nilai bersama) yang menjadi modal penting bagi kohesi sosial dan ketahanan 



Adrian Firman Rokandi, Yusmar Yusuf dan T. Romi Marnelly.Dakwah Kultural di Bumi Melayu:Modal 

Sosial Gerakan Pemuda Ansor Riau Dalam Melestarikan Tradisi Shalawatan 

 

61 

budaya masyarakat. Seperti dikemukakan oleh Putnam (2000), modal sosial yang tumbuh melalui praktik keagamaan dapat 

memperkuat kerjasama sosial dan membentuk “bonding capital” antaranggota komunitas. 

Tabel I. Bentuk Modal Sosial dalam Tradisi Shalawatan GP Ansor Riau 

Dimensi Modal Sosial Indikator Lapangan Bentuk Kegiatan 

Trust (Kepercayaan) Legitimasi terhadap pimpinan, kepercayaan 

antaranggota 

Pengajian, kegiatan shalawatan rutin, 

pelatihan rebana 

Social Networks 

(Jaringan Sosial) 

Kolaborasi lintas organisasi, keterlibatan 

tokoh agama dan masyarakat 

Kegiatan bersama pesantren, NU, 

Ansor Banser, dan Fatayat 

Social Norms (Norma 

Sosial) 

Nilai religius, etika kebersamaan, sikap 

saling menolong 

Tradisi gotong royong dan solidaritas 

antaranggota 

Sumber: Olahan data lapangan, 2025. 

 

 

Trust (Kepercayaan dan Legitimasi Sosial) 

Kepercayaan atau trust merupakan salah satu dimensi esensial dalam modal sosial yang berperan sebagai perekat 

dalam setiap bentuk aktivitas kolektif. Dalam konteks GP Ansor Riau, kepercayaan tidak hanya terbatas pada relasi 

interpersonal antaranggota organisasi, tetapi juga mencakup kepercayaan masyarakat terhadap figur-figur sentral, institusi 

GP Ansor sebagai entitas organisasi, serta legitimasi terhadap tradisi shalawatan itu sendiri. 

Berdasarkan hasil temuan lapangan, manifestasi kepercayaan dalam tradisi shalawatan GP Ansor Riau dapat 

diidentifikasi pada tiga tingkatan utama. Pertama, kepercayaan terhadap figur karismatik, terutama Kiai Toyyib Firdaus di 

Kabupaten Siak. Kedua, kepercayaan terhadap organisasi GP Ansor sebagai penyelenggara kegiatan. Ketiga, kepercayaan 

masyarakat terhadap nilai-nilai yang melekat dalam tradisi shalawatan. Struktur kepercayaan yang berlapis ini menjadi 

faktor kunci keberhasilan GP Ansor dalam menggerakkan ribuan jamaah serta mempertahankan eksistensi tradisi 

shalawatan di tengah dinamika sosial yang senantiasa berubah. 

Dalam konteks tradisi shalawatan di Provinsi Riau, Kiai Toyib selaku figur perintis dan penggerak sangat menjaga 

integritas moral serta konsistensi etika sosial. Konsistensi sikap tersebut diperkuat dengan prinsip kesederhanaan dalam 

mengelola kegiatan organisasi. Hal ini tercermin dari sikap beliau yang ketika ditawari untuk rapat di hotel atau di kantor 

NU, beliau selalu memilih untuk rapat di kantor karena tidak perlu mengeluarkan biaya. 

Kepercayaan ini termanifestasi dalam berbagai bentuk praktis, mulai dari kesediaan masyarakat untuk mengikuti 

setiap kegiatan yang diprakarsai kiai, hingga keyakinan terhadap keberkahan dan karamah yang dimilikinya. Lebih jauh lagi, 

kharisma kiai dalam tradisi shalawatan tidak hanya bersumber dari otoritas keagamaan formal, tetapi juga dari 

kemampuannya membangun kedekatan emosional dengan jamaah melalui pendekatan personal yang hangat dan tidak 

hierarkis (Weber, 1978). 

Selain figur karismatik kyai, organisasi GP Ansor juga menjadi wadah penting yang memperoleh kepercayaan 

jamaah. Dalam kerangka modal sosial, organisasi berfungsi sebagai institusi pengikat yang menjamin keteraturan, 

koordinasi, serta legitimasi kolektif dalam setiap kegiatan (Coleman, 1990). Dalam tradisi shalawatan di Riau, GP Ansor 

bukan hanya bertindak sebagai penyelenggara, tetapi juga sebagai penjaga marwah NU di hadapan masyarakat. 

Dengan demikian, kepercayaan terhadap GP Ansor lahir dari dua aspek. Pertama, peran struktural organisasi yang 

menjamin legitimasi tradisi shalawatan. Kedua, kinerja nyata kader Ansor dalam mengelola acara sehingga jamaah merasa 

terlindungi dan dihargai. Dalam perspektif modal sosial, GP Ansor berfungsi sebagai institusi penghubung (bridging 

institution) yang menyalurkan kepercayaan dari figur kyai menuju basis jamaah, sehingga tradisi shalawatan mampu 

berkembang menjadi gerakan kolektif berskala masif. 

Selain pada figur kiai dan institusi GP Ansor, kepercayaan jamaah juga terbangun melalui nilai-nilai spiritual yang 

terkandung dalam praktik shalawatan itu sendiri. Dalam khazanah tradisi Islam, shalawat dipahami sebagai sarana spiritual 

untuk mendekatkan diri kepada Allah melalui pujian dan penghormatan kepada Nabi Muhammad, yang diyakini dapat 

menghadirkan keberkahan serta memperoleh pertolongan ilahiah. Nilai-nilai inilah yang menjadi daya tarik utama bagi 

jamaah untuk terus menghadiri majelis, bahkan di tengah kesibukan dan dinamika sosial yang mereka hadapi. Bagi 

masyarakat, shalawat bukan hanya ritual kolektif, tetapi juga sarana memperoleh ketenangan batin dan solusi atas berbagai 

problem kehidupan. 

Dari sini tampak bahwa kepercayaan jamaah terhadap shalawat tidak hanya lahir dari sugesti spiritual, tetapi juga 

dari pengalaman personal dan sosial. Shalawat dipahami sebagai instrumen transformatif yang menyentuh dimensi 

psikologis (ketenangan), sosiologis (kebersamaan), dan religius (kedekatan dengan Nabi). Dalam perspektif modal sosial, 

nilai-nilai ini berfungsi sebagai bonding capital yang mengikat jamaah secara emosional dan spiritual, sehingga partisipasi 

mereka tetap bertahan meskipun menghadapi berbagai tantangan eksternal (Claridge, 2018). Kepercayaan yang kuat 

tersebut menjadi landasan utama dalam keberlanjutan kegiatan keagamaan. Sejalan dengan temuan Lin et al. (2019), trust 

merupakan elemen inti dalam menjaga partisipasi sosial dan memperkuat jaringan relasi yang stabil. 

Social Networks (Jaringan Sosial dan Kolaborasi) 

Jaringan sosial dalam konteks GP Ansor Riau merepresentasikan kompleksitas hubungan yang terjalin antara 

individu, kelompok, dan institusi dalam mendukung tradisi shalawatan. Berdasarkan temuan lapangan, jaringan sosial GP 



Anterior Jurnal, Volume 25 Issue I, Januari 2026, Page 58 – 65                                   p-ISSN: 1412-1395; e-ISSN: 2355-3529 

 

62 
 

Ansor tidak hanya terbatas pada struktur organisasi formal, tetapi meluas hingga mencakup jaringan horizontal dengan 

organisasi lain seperti PSHT, GASMI, dan Banser, serta jaringan vertikal dengan pemerintah daerah dan tokoh masyarakat. 

Analisis terhadap jaringan sosial ini akan difokuskan pada tiga tipologi: bonding social capital (jaringan internal), 

bridging social capital (jaringan antar kelompok), dan linking social capital (jaringan dengan otoritas formal), serta bagaimana 

ketiga tipologi tersebut saling memperkuat dalam konteks pelestarian tradisi shalawatan. Jaringan internal GP Ansor Riau 

dalam konteks tradisi shalawatan memiliki karakteristik unik yang menggabungkan struktur formal dengan pendekatan 

fleksibel berbasis kekeluargaan. Kekuatan jaringan internal ini terbangun melalui sistem pembinaan yang adaptif dan 

rutinitas organisasi yang konsisten. 

Bonding capital ini memperkuat rasa kepemilikan (sense of belonging) jamaah terhadap majelis shalawat. Dengan 

adanya ikatan emosional, partisipasi kolektif, dan loyalitas finansial, jaringan internal menjadi fondasi yang menjamin 

keberlanjutan tradisi shalawatan. Dalam perspektif modal sosial, hal ini menunjukkan bahwa hubungan horizontal 

antaranggota bukan hanya relasi sosial biasa, tetapi juga instrumen vital dalam membangun daya tahan kolektif di tengah 

perubahan sosial. 

Kemampuan GP Ansor Riau dalam membangun jaringan antar kelompok menunjukkan keberhasilan organisasi 

dalam menciptakan bridging social capital yang efektif. Jaringan ini tidak hanya melintasi batas organisasi, tetapi juga 

menembus sekat-sekat etnis, budaya, dan bahkan afiliasi keagamaan, menciptakan kohesi sosial yang luas dalam 

mendukung tradisi shalawatan. Kapasitas ini tercermin dari kemampuannya merangkul berbagai organisasi kepemudaan, 

komunitas bela diri, hingga ormas keagamaan untuk bersama-sama membangun tradisi shalawatan. Hal ini menjadikan 

shalawatan bukan sekadar milik warga NU, melainkan ruang spiritual inklusif bagi beragam kalangan. 

Kemampuan adaptasi GP Ansor Riau dalam membangun bridging social capital terlihat dari fleksibilitasnya dalam 

menghadapi karakteristik organisasi yang berbeda. Pengakuan ini menunjukkan kematangan organisasi dalam memahami 

dinamika sosial yang kompleks. Alih-alih memaksakan uniformitas, GP Ansor memilih pendekatan yang mengakomodasi 

perbedaan karakteristik organisasi, sehingga bridging social capital yang terbangun lebih berkelanjutan dan autentik. 

Temuan-temuan ini menunjukkan bagaimana GP Ansor berhasil menciptakan jaringan yang luas, inklusif, dan 

adaptif. Jaringan ini tidak hanya berfungsi sebagai alat mobilisasi untuk kegiatan shalawatan, tetapi juga sebagai 

infrastruktur sosial yang memfasilitasi pertukaran sumber daya, informasi, dan dukungan antar berbagai kelompok 

masyarakat. Keberhasilan ini menjadi kunci penting dalam mempertahankan dan mengembangkan tradisi shalawatan 

sebagai fenomena sosial yang massif dan berkelanjutan. 

Dalam konteks linking social capital (jaringan dengan otoritas formal) tradisi Shalawatan GP Ansor Riau, jaringan 

ini tampak jelas melalui relasi dengan pemerintah desa, tokoh masyarakat, hingga pemerintah daerah. Hubungan ini 

memperkuat legitimasi tradisi shalawatan dan memberikan dukungan struktural yang signifikan bagi keberlangsungannya. 

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa GP Ansor Riau memiliki jaringan sosial yang kuat dalam membangun 

hubungan yang saling menguntungkan dengan otoritas formal tanpa mengorbankan independensi dan integritas. Jaringan 

ini memberikan legitimasi, dukungan struktural, dan pengakuan formal terhadap kontribusi organisasi, sekaligus 

mempertahankan otonomi dalam menentukan arah dan prioritas organisasi. Model ini menjadi kunci keberlanjutan tradisi 

shalawatan sebagai fenomena sosial yang mendapat dukungan luas dari berbagai level otoritas formal. 

Menurut Suryani et al. (2021), kekuatan jaringan sosial menentukan keberlanjutan program sosial berbasis 

keagamaan. Hal yang sama terlihat pada GP Ansor Riau, di mana kegiatan shalawatan menjadi media efektif memperkuat 

kolaborasi antarormas Islam dan instansi pemerintah, tanpa menimbulkan friksi ideologis. 

Social Norms (Nilai dan Norma Sosial) 

Norma sosial dalam tradisi shalawatan GP Ansor Riau merupakan seperangkat nilai, aturan tidak tertulis, dan 

ekspektasi bersama yang mengatur perilaku anggota organisasi dan jamaah dalam berpartisipasi. Norma ini lahir dari 

perpaduan antara ajaran Islam Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja), tradisi keagamaan NU, serta praktik kultural yang 

berkembang di tengah masyarakat. Dengan demikian, norma shalawatan tidak hanya berfungsi sebagai pedoman perilaku, 

tetapi juga sebagai perekat identitas kolektif jamaah. 

Kiai Toyib menekankan bahwa shalawatan tidak boleh berdiri sendiri tanpa pengajian. Menurutnya, membaca teks 

shalawat seperti Barzanji atau Simtudduror harus disertai penjelasan agar jamaah memahami makna yang terkandung di 

dalamnya. Dengan demikian, norma sosial yang dimiliki GP Ansor Riau dalam tradisi shalawatan di antaranya Adalah 

norma religius-intelektual (shalawat harus dibarengi dengan pengajian), norma etika organisasi (setiap penyampaian 

dakwah harus merujuk kitab, bukan pendapat pribadi), dan norma partisipasi kolektif (jamaah wajib berkontribusi dalam 

bentuk apapun untuk keberlangsungan acara). 

Norma sosial dalam kegiatan shalawatan diwujudkan melalui disiplin keagamaan, gotong royong, dan nilai 

kebersamaan yang tinggi. Nilai-nilai tersebut diwariskan melalui kegiatan rutin dan tradisi pesantren yang dihidupkan 

kembali oleh GP Ansor. 

Nilai keikhlasan, kebersamaan, dan saling menghormati menjadi pedoman moral yang menjaga harmoni antaranggota 

masyarakat. Temuan ini memperkuat pandangan Fukuyama (1999) dan diperbarui oleh Kim & Kang (2022) bahwa 

kepercayaan sosial dan norma kebersamaan dapat menjadi fondasi pembangunan sosial yang tangguh. 

Strategi Penguatan Modal Sosial 

Keberhasilan GP Ansor Riau dalam mempertahankan dan mengembangkan tradisi shalawatan tidak terjadi secara 

spontan, melainkan melalui upaya-upaya strategis dan sistematis dalam memperkuat modal sosial yang dimilikinya. 



Adrian Firman Rokandi, Yusmar Yusuf dan T. Romi Marnelly.Dakwah Kultural di Bumi Melayu:Modal 

Sosial Gerakan Pemuda Ansor Riau Dalam Melestarikan Tradisi Shalawatan 

 

63 

Berdasarkan temuan empiris di Kabupaten Siak dan Kabupaten Pelalawan, GP Ansor telah mengembangkan berbagai 

strategi penguatan modal sosial yang terbukti efektif dalam menjamin keberlanjutan tradisi shalawatan di tengah dinamika 

sosial yang terus berubah. Upaya-upaya ini tidak hanya bersifat reaktif terhadap tantangan yang dihadapi, tetapi juga 

proaktif dalam mengantisipasi kebutuhan pengembangan organisasi dan tradisi keagamaan di masa depan. 

Analisis terhadap pola penguatan modal sosial GP Ansor menunjukkan pendekatan yang holistik dan terintegrasi, 

di mana setiap dimensi modal sosial (kepercayaan, jaringan sosial, dan norma sosial) diperkuat melalui strategi spesifik 

yang saling mendukung. Pendekatan ini mencerminkan pemahaman mendalam terhadap kompleksitas modal sosial dan 

pentingnya penguatan yang berkelanjutan. 

Berdasarkan temuan empiris tersebut, upaya penguatan modal sosial GP Ansor Riau dapat dikategorikan ke dalam 

tiga strategi utama. Ketiga strategi tersebut, pertama, strategi penguatan kepercayaan melalui konsistensi perilaku dan 

transparansi. Kedua, strategi perluasan jaringan sosial melalui inklusivitas dan kemitraan. Ketiga, strategi penguatan norma 

dan nilai melalui integrasi tradisi dengan pendidikan. 

Sedangkan manifestasi dari strategi modal sosial tersebut dimanifestasikan dalam kegiatan berikut: 

1. Meningkatkan kapasitas kader melalui pelatihan seni Islam dan manajemen kegiatan; 

2. Mendorong sinergi antarorganisasi keagamaan dan pemerintah daerah; 

3. Mengoptimalkan media sosial sebagai sarana dakwah dan promosi kegiatan positif; 

4. Menyusun sistem kaderisasi berkelanjutan agar tradisi shalawatan tetap lestari. 

Strategi ini sejalan dengan pendekatan community-based empowerment sebagaimana dikemukakan oleh Didham & 

Ofei-Manu (2020), yang menekankan pentingnya partisipasi dan pembelajaran sosial dalam memperkuat kohesi 

masyarakat. 

Resistensi Terhadap Tradisi Shalawatan 

 Resistensi dan tantangan dari sebagian masyarakat terhadap tradisi shalawatan tidak hanya muncul karena 

persoalan teknis atau kapasitas manajerial penyelenggara, tetapi juga dipengaruhi oleh dinamika sosial-keagamaan yang 

lebih kompleks. Salah satu bentuk resistensi yang kerap muncul ialah anggapan bahwa kegiatan shalawatan mengganggu 

ketertiban umum, terutama jika dilaksanakan pada malam hari atau menggunakan pengeras suara. Pada kondisi tertentu, 

masyarakat yang tinggal di sekitar lokasi kegiatan mengeluhkan kebisingan atau aktivitas yang berlangsung hingga larut 

malam, sehingga memicu keberatan dan penolakan. Meski keluhan tersebut tidak selalu bersifat ideologis, faktor 

kenyamanan dan ruang privat menjadi dasar resistensi yang perlu diperhatikan oleh penyelenggara kegiatan. 

 Selain itu, tantangan juga muncul dari kelompok masyarakat yang memiliki pandangan keagamaan berbeda. 

Sebagian kelompok berhaluan puritan menilai tradisi shalawatan sebagai praktik yang tidak memiliki landasan syar’i yang 

kuat atau dianggap sebagai bentuk bid’ah. Pandangan ini menyebabkan resistensi ideologis yang lebih keras, terutama 

dalam ruang-ruang diskursus keagamaan yang diwarnai oleh perbedaan tafsir. Di beberapa daerah, resistensi ideologis ini 

memunculkan jarak sosial dan ketegangan kultural antara kelompok-kelompok masyarakat yang berbeda orientasi 

keagamaannya (Rohwati & Mamnuah, 2025). 

 Tantangan lainnya berkaitan dengan pergeseran budaya religius masyarakat, khususnya generasi muda yang mulai 

mengalami perubahan orientasi spiritual ke arah praktik ibadah yang lebih individual dan privat (Rijal, 2018). Tradisi 

komunal seperti shalawatan sering kali dianggap kurang relevan dengan gaya hidup modern yang cenderung personal, 

cepat, dan minimalis. Hal ini tidak menghasilkan resistensi secara langsung, namun menciptakan penurunan partisipasi dan 

berpotensi menghambat regenerasi dalam komunitas pecinta shalawatan. 

 Analisis atas berbagai bentuk resistensi tersebut menunjukkan bahwa tantangan pelestarian tradisi shalawatan 

tidak hanya berkaitan dengan penyelenggaraan kegiatan, tetapi juga mencerminkan dinamika sosial, ideologis, dan kultural 

masyarakat Melayu kontemporer. Oleh karena itu, pelestarian shalawatan memerlukan pendekatan dialogis, adaptif, dan 

inklusif agar tradisi ini tetap terjaga relevansinya di tengah perubahan sosial yang terus berlangsung. 

Berdasarkan analisis komprehensif terhadap tiga dimensi modal sosial GP Ansor Riau dalam tradisi shalawatan, 

kepercayaan (trust) muncul sebagai modal sosial yang paling dominan. Dominasi kepercayaan ini terlihat dari perannya 

yang fundamental dalam membentuk dan memperkuat dimensi modal sosial lainnya, serta menjadi faktor determinan 

dalam keberhasilan mobilisasi massa yang mencapai ribuan jamaah. 

Dominasi kepercayaan termanifestasi dalam tiga level hierarkis yang saling menguatkan. Pertama, kepercayaan 

terhadap figur karismatik seperti Kiai Toyib menjadi titik sentral yang menggerakkan seluruh dinamika sosial. Sebagaimana 

diungkapkan Ahmad Ibrahim bahwa masyarakat Nahdliyin menerapkan prinsip sami’na wa atha’na terhadap kiai, 

kepercayaan ini bersifat absolut dan tidak terbantahkan. Integritas moral dan konsistensi etika Kiai Toyib dalam 

menghindari acara-acara politik serta memilih kesederhanaan dalam mengelola organisasi memperkuat legitimasi 

kepercayaan tersebut. 

Selain itu, data lapangan menunjukkan bahwa kepercayaan jamaah terhadap figur karismatik memiliki implikasi 

yang bersifat transgenerasional. Gus Lukman, misalnya, menegaskan pentingnya silaturahmi dan pendekatan personal agar 

jamaah merasa dekat dan tidak ada jarak hierarkis dengan pemimpin majelis. Hal ini memperluas basis kepercayaan, dari 

yang awalnya bersifat kepatuhan formal (sami’na wa atha’na) menjadi kedekatan emosional yang lebih egaliter. Jamaah di 

Pelalawan bahkan mengaitkan kehadiran kyai dengan keberkahan dan ketenangan batin yang menandakan bahwa kharisma 

bukan hanya dimaknai secara struktural, tetapi juga melalui pengalaman religius yang personal. Perbandingan ini 



Anterior Jurnal, Volume 25 Issue I, Januari 2026, Page 58 – 65                                   p-ISSN: 1412-1395; e-ISSN: 2355-3529 

 

64 
 

memperlihatkan bagaimana kepercayaan pada figur karismatik bersifat dinamis, menggabungkan dimensi tradisional dan 

relasional sekaligus. 

Kedua, kepercayaan terhadap organisasi GP Ansor sebagai institusi penyelenggara memberikan jaminan struktural 

bagi jamaah. Fenomena ketika acara shalawatan pemerintah tanpa melibatkan Ansor hanya dihadiri sedikit jamaah, namun 

membludak ketika Ansor terlibat, menunjukkan bahwa kepercayaan institusional menjadi faktor legitimasi yang 

menentukan. 

Ketiga, kepercayaan terhadap nilai-nilai spiritual yang terkandung dalam shalawatan menciptakan basis motivasi 

intrinsik jamaah untuk berpartisipasi secara konsisten. Bagi masyarakat, shalawatan tidak semata-mata sebuah ritual 

musikal, melainkan sarana spiritual yang diyakini membawa keberkahan, ketenangan batin, serta menjadi wasilah untuk 

mendekatkan diri kepada Allah dan Rasulullah. Nilai-nilai ini diperkuat dengan tradisi pengajian yang disisipkan dalam 

majelis, sehingga jamaah tidak hanya mendapatkan hiburan rohani, tetapi juga bekal keilmuan yang dapat diamalkan dalam 

kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, motivasi jamaah dalam menghadiri shalawatan lahir dari keyakinan religius yang 

mendalam, bukan karena paksaan atau insentif eksternal, melainkan karena dorongan iman dan spiritualitas yang 

terinternalisasi. 

Jika dibandingkan dengan kegiatan di daerah lain, pola pelestarian tradisi keagamaan GP Ansor Riau menunjukkan 

kebaruan (novelty) pada aspek kolaboratifnya. Sebagian besar kegiatan keagamaan berbasis tradisi sering bersifat eksklusif, 

namun GP Ansor berhasil mengubahnya menjadi kegiatan terbuka, partisipatif, dan lintas lembaga. 

Hal ini selaras dengan studi Zhang et al. (2023) yang menunjukkan bahwa organisasi keagamaan berbasis komunitas 

yang mengintegrasikan nilai budaya lokal lebih mudah mempertahankan partisipasi generasi muda. Dengan demikian, 

kegiatan shalawatan GP Ansor Riau dapat dianggap sebagai model religious social capital reinforcement yang adaptif terhadap 

perubahan sosial dan modernisasi. 

KESIMPULAN 
Berdasarkan hasil penelitian mengenai modal sosial Pimpinan Wilayah Gerakan Pemuda Ansor (PW GP Ansor) 

Riau dalam meningkatkan tradisi shalawatan, dapat disimpulkan bahwa kepercayaan (trust) merupakan bentuk modal 

sosial yang paling dominan dan menjadi fondasi utama keberhasilan organisasi dalam memobilisasi jamaah. 

Kepercayaan ini terbangun melalui tiga level utama, yakni kepercayaan terhadap figur karismatik (Kiai), 

kepercayaan terhadap organisasi GP Ansor, serta kepercayaan masyarakat terhadap nilai-nilai spiritual dalam tradisi 

shalawatan. Manifestasi kepercayaan tersebut tampak pada loyalitas jamaah, gotong royong dalam pembiayaan, keyakinan 

terhadap keberkahan spiritual, dan hubungan personal yang hangat antara pemimpin dan jamaah. 

Selain itu, PW GP Ansor Riau memperkuat modal sosialnya melalui empat strategi utama. Pertama, penguatan 

kepercayaan melalui kepemimpinan yang konsisten, transparansi, dan kedekatan sosial. Kedua, perluasan jaringan sosial 

dengan melibatkan berbagai organisasi dan menjalin kemitraan strategis dengan pemerintah daerah. Ketiga, penguatan 

norma melalui integrasi pengajian, penggunaan kitab rujukan, serta penanaman nilai spiritual dan edukasi dalam kegiatan 

shalawatan. Keempat, implementasi sistem gotong royong dalam pembiayaan dan dukungan kelembagaan. 

Penelitian ini menegaskan relevansi teori modal sosial Putnam dan Fukuyama dalam konteks organisasi keagamaan 

di Indonesia, khususnya dalam menjelaskan bagaimana interaksi antara trust, networks, dan norms mampu menciptakan 

collective action yang efektif dalam pelestarian tradisi keagamaan seperti shalawatan di Provinsi Riau. 

UCAPAN TERIMA KASIH 
Penulis menyampaikan terima kasih dan penghargaan yang sebesar-besarnya kepada Pimpinan Wilayah Gerakan 

Pemuda Ansor Provinsi Riau beserta seluruh jajaran pengurus dan kader yang telah berpartisipasi aktif dalam setiap 

tahapan penelitian, mulai dari perencanaan hingga evaluasi. 

Penghargaan yang tulus juga diberikan kepada para narasumber, tokoh masyarakat, dan pengasuh pesantren di 

Kabupaten Siak dan Pelalawan atas kerjasama, keterbukaan informasi, dan dukungan moral selama pelaksanaan program. 

Tidak lupa penulis menyampaikan apresiasi kepada civitas akademika Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik 

Universitas Riau atas bimbingan, saran, dan bantuan teknis dalam penelitian ini. Semoga kerja sama dan kontribusi semua 

pihak menjadi amal jariyah serta mendorong keberlanjutan kegiatan penelitian yang lebih luas di masa mendatang. 

 

REFERENSI 
Alemayehu, B.Z. (2023). The formation and role of religious social capital in driving community action. Journal of 

Religious Studies. 

Chambers, R. (2018). Participatory Rural Appraisal: Principles, Applications and Challenges. World Development, 115, 

157–170. 

Claridge, T. (2018). Functions of social capital–bonding, bridging, linking. Social capital research, 20(1), 1-7. 

Coleman, J. S. (1990). Foundations of Social Theory. Cambridge, MA: Harvard University Press. 

Conley, C. (2022). Religious social capital and minority health: A concept analysis. Journal of Religion and Health, 61(3), 

145–159. 

Chambers, R. (2018). Participatory Rural Appraisal: Principles, Applications and Challenges. World Development, 115, 

157–170. 

Didham, R.J., & Ofei-Manu, P. (2020). Community-based learning for sustainability and resilience. Sustainability Journal, 

12(19), 7893. 



Adrian Firman Rokandi, Yusmar Yusuf dan T. Romi Marnelly.Dakwah Kultural di Bumi Melayu:Modal 

Sosial Gerakan Pemuda Ansor Riau Dalam Melestarikan Tradisi Shalawatan 

 

65 

Fukuyama, F. (1999). The Great Disruption: Human Nature and the Reconstitution of Social Order. New York: Free 

Press. 

Junaidi, J. (2023). The role of religion and social capital on entrepreneurship. Social Science Journal, 60(4), 225–239. 

Kim, S. & Kang, H. (2022). Trust, Social Norms, and Community Resilience in Religious Organizations. Journal of Social 

Capital Studies, 5(2), 113–127. 

Lin, J., Chen, P., & Zhao, Y. (2019). The Role of Trust in Social Network Maintenance: Evidence from Community-Based 

Organizations. Asian Social Science, 15(4), 45–59. 

Miles, M.B., & Huberman, A.M. (2014). Qualitative Data Analysis: An Expanded Sourcebook. Thousand Oaks, CA: SAGE 

Publications. 

Noorbani, M.A. (2022). Religion and local wisdom as social capital. Analisa Journal of Social Science and Religion, 7(2), 

112–127. 

Putnam, R. D. (2000). Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community. New York: Simon & Schuster. 

Rijal, S. (2018). Kaum Muda Pecinta Habaib: Kesalehan Populer dan Ekspresi Anak Muda di Ibu Kota. Afkaruna: Indonesian 

Interdisciplinary Journal of Islamic Studies, 14(2), 166-189. 

Rohimah, N. (2020). Peran organisasi keagamaan dalam pelestarian tradisi Islam Nusantara. Jurnal Al-Adyan, 15(1), 45–

57. 

Rohwati, S., & Mamnuah, A. (2025). Negosiasi Islam dan Tradisi Lokal dalam Praktik Sedekah Laut: Studi Kajian 

Antropologis. Jurnal Dakwah dan Komunikasi, 10(2), 514-530. 

Rokhim, N. (2020). Tradisi shalawat ngelik di kampung santri. Tamaddun Journal, 8(2), 134–148. 

Putnam, R. D. (2000). Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community. New York: Simon & Schuster. 

Suryani, N., et al. (2021). Strengthening Social Networks in Faith-Based Organizations. Journal of Religion and Society, 

23(1), 25–39. 

Weber, M. (1978). Economy and society: An outline of interpretive sociology (G. Roth & C. Wittich, Eds.). University 

of California Press. 

Zhang, X., Luo, F., & Li, M. (2023). Cultural Adaptation and Youth Participation in Religious Communities. Asian Journal 

of Cultural Studies, 11(3), 77–92.* 

 


